
1



2

Chúng Ta Có Lý Do 
Chính Đáng Để Tin Không? 

Tại sao vũ trụ lại tồn tại như hiện nay?

Một trong những câu hỏi quan trọng nhất mà hầu hết các nhà 
tư tưởng, triết gia và những người như bạn và tôi từng đặt ra là:
“Tại sao vũ trụ lại tồn tại? Và tại sao nó lại có hình dạng như 
hiện nay?”

Trước câu hỏi này, có người nói rằng vũ trụ là không có 
nguyên nhân, nghĩa là nó tồn tại vĩnh cửu, không có khởi đầu 
và không có kết thúc. Nếu điều này đúng, thì phải có một lịch 
sử vô hạn của các sự kiện trong quá khứ. Tuy nhiên, vô hạn 
trong thế giới thực là không thể, vì nó ngụ ý một đại lượng 
không giới hạn.



3

Hãy xem xét ví dụ sau: nếu trong một căn phòng có vô số cuốn 
sách và ta lấy đi hai quyển, thì còn lại bao nhiêu?
Câu trả lời có thể là “vô hạn” hoặc đối với những người suy nghĩ 
logic, “vô hạn trừ hai.” Nhưng trong mọi trường hợp, các câu trả 
lời này không hợp lý, vì dù lấy đi hai quyển từ vô hạn, vẫn còn vô 
hạn!
Do đó, chúng ta không thể đếm số cuốn sách còn lại trong 
phòng. Điều này cho thấy rằng khái niệm vô hạn dẫn đến mâu 
thuẫn và đơn giản là không tồn tại trong thế giới thực 
(mặc dù tồn tại trong toán học, nhưng dựa trên một số tiên đề và 
quy ước).

Do đó, theo logic, vũ trụ phải có lịch sử hữu hạn của các sự kiện 
trong quá khứ, điều này chỉ ra rằng nó phải bắt đầu tồn tại tại một 
thời điểm nhất định.

Điều trên có thể nghe có vẻ triết lý, nhưng nó cũng được chứng 
minh bằng bằng chứng của khoa học hiện đại. Ví dụ, Stephen 
Hawking trong bài giảng The Beginning of Time nói:



4

“Kết luận của bài giảng này là vũ trụ không tồn tại mãi mãi. 

Thay vào đó, vũ trụ - và chính thời gian - đã có một khởi đầu trong 

Vụ Nổ Lớn (Big Bang), khoảng 15 tỷ năm trước.”

Theo các nhà vũ trụ học hiện đại, vũ trụ bắt đầu từ thời điểm bằng 

không với sự kiện thường gọi là “Big Bang”.

Lý thuyết cho rằng vũ trụ bắt đầu như một “đơn điểm kỳ dị” 

(singularity), một thực thể cực nóng và cực đặc, sau đó giãn nở và 

nguội dần, từ một trạng thái vô cùng nhỏ và nóng đến kích thước 

và nhiệt độ hiện tại của vũ trụ chúng ta.

Điều thú vị là không có lời giải thích khoa học nào về điều gì xảy 

ra trước thời điểm bằng không.

 Thêm vào đó, lý thuyết Big Bang chỉ có thể suy đoán những gì 

xảy ra 1×10^−341 \ giây sau Big Bang, chứ không thể nói gì về 

thời điểm trước đó. Điều xảy ra trước thời điểm này hoàn toàn 

chưa được biết đến.



5

Trong bối cảnh trên, có thể kết luận rằng, nhìn chung các nhà vật 

lý đồng ý rằng kết quả của Big Bang đã tạo ra thời gian và không 

gian vật lý, cũng như năng lượng và vật chất.

Do đó, từ tất cả những điều trên, có thể rút ra hai tiền đề:

Mọi thứ bắt đầu tồn tại đều có nguyên nhân

Vũ trụ bắt đầu tồn tại

Do đó, vũ trụ phải có một nguyên nhân

Làm thế nào để đi đến kết luận này?

Nếu tất cả mọi thứ mà chúng ta biết và thấy bắt đầu tồn tại đều 

có nguyên nhân, ví dụ như tiếng ồn trong phòng hoặc các kim 

tự tháp ở Giza, thì vũ trụ—cũng bắt đầu tồn tại—cũng phải có một 

nguyên nhân.

Tuy nhiên, điều này không cho chúng ta biết nguyên nhân là gì.

Nhưng nếu chúng ta suy ngẫm sâu về bản chất của nguyên 

nhân—còn gọi là phân tích khái niệm—chúng ta có thể kết luận 

rằng nguyên nhân đó phải vô cùng quyền năng vì nó tạo ra toàn 

bộ vũ trụ, và nó phải là:



6

Nguyên nhân của Vũ trụ = Thượng Đế?
Cuộc thảo luận cho đến nay đã cung cấp lý do vững chắc để tin 
rằng vũ trụ phải có nguyên nhân.
Tuy nhiên, điều này không cho chúng ta biết nguyên nhân là gì.
Nhưng nếu chúng ta suy ngẫm sâu về bản chất của nguyên 
nhân—còn gọi là phân tích khái niệm—chúng ta có thể kết luận 
rằng nguyên nhân đó phải vô cùng quyền năng vì nó tạo ra toàn 
bộ vũ trụ, và nó phải là:

Một nguyên nhân duy nhất (One)
Nguyên nhân của vũ trụ phải là một nguyên nhân duy nhất vì 
nhiều lý do.
Một lập luận thuyết phục để chứng minh điều này là sử dụng 
nguyên tắc lý tính gọi là lưỡi dao của Occam (Occam’s Razor)
Nguyên tắc này thường được tóm tắt bằng câu: 
“Giải thích đơn giản nhất là giải thích tốt nhất.”
Về mặt triết học, nguyên tắc này khuyên chúng ta không nên 
thêm quá nhiều thực thể không cần thiết.

Trong trường hợp nguyên nhân của vũ trụ, chúng ta không có 
bằng chứng để cho rằng có nhiều nguyên nhân. Nếu có, nó sẽ 
tạo ra nhiều câu hỏi hơn là câu trả lời.



7

Vô nhân & Vĩnh cửu (Uncaused & Eternal)

Nguyên nhân này cũng phải là vô nhân do sự phi lý của chuỗi 
nguyên nhân vô hạn.
Ví dụ, nếu nguyên nhân của vũ trụ có nguyên nhân, và nguyên 
nhân đó lại có nguyên nhân nữa, cứ tiếp tục vô tận, thì sẽ không 
có vũ trụ để nói đến ngay từ đầu.

Hãy tưởng tượng một nhà giao dịch chứng khoán trên sàn giao 
dịch, nếu anh ta không thể mua hoặc bán cổ phiếu hoặc trái 
phiếu của mình mà không hỏi ý kiến một nhà đầu tư, và nhà đầu 
tư đó cũng phải hỏi người khác, và cứ thế tiếp tục vô hạn—liệu nhà 
giao dịch đó có bao giờ mua hay bán cổ phiếu? Không.
Tương tự, đối với vũ trụ, chúng ta phải chấp nhận một nguyên 
nhân không có nguyên nhân vì nhu cầu lý trí này.

Tuy nhiên, một số nhà triết học và khoa học đặt câu hỏi:
 “Tại sao nguyên nhân không phải là chính vũ trụ?”
Vấn đề với ý tưởng này là nó ngụ ý vũ trụ tự tạo ra chính nó, điều 
này phi lý vì làm sao một thứ có thể tồn tại và không tồn tại cùng 
một lúc?
Cuối cùng, không hợp lý khi nói mọi thứ bắt đầu tồn tại lại tự tạo 
ra chính nó.



8

Phi vật chất (Immaterial)

Nguyên nhân ấy phải là phi vật chất vì nó tạo ra tất cả mọi thứ.

Nếu bạn lấy bất kỳ trạng thái tồn tại vật chất nào, bạn sẽ thấy 

rằng trạng thái đó dựa vào một trạng thái vật chất khác.

Và trạng thái đó lại dựa vào một trạng thái khác, và cứ thế.

Nhưng bạn không thể quay trở lại vô hạn các trạng thái vật chất.

Phải có một khởi đầu cho tất cả các trạng thái vật chất.

Do đó, kết luận hợp lý là nguồn gốc của mọi tạo vật phải là một 

trạng thái phi vật chất.

Khi suy nghĩ về bản chất của nguyên nhân vũ trụ, chúng ta nhận 

ra rằng nó có tất cả các đặc tính cơ bản của Thượng Đế đơn nhất 

truyền thống: duy nhất, vĩnh cửu, và phi vật chất.

Nhưng tại sao chúng ta bắt đầu tin rằng một tôn giáo cụ thể là 

đúng?

Điều này dẫn chúng ta đến thảo luận về Kinh Qur’an, kinh sách 

thiêng liêng của người Hồi giáo.



9

Qur’an
Qur’an không phải là một cuốn sách bình thường.
Nhiều người nghiên cứu nó mô tả rằng Qur’an là một văn 
bản đầy uy lực, nhưng cách nó tác động lên người đọc không 
mang tính tiêu cực.
Nó muốn tác động đến tâm trí và cảm xúc của bạn thông qua 
những câu hỏi sâu sắc, như:
“Các ngươi đi về đâu? Đây là thông điệp dành cho mọi người; 
cho những ai muốn đi trên con đường thẳng.”【1】

và
“Họ chẳng từng suy nghĩ về chính bản thân họ sao?”【2】
Qur’an thách thức nhân loại về tính thần thánh của nó, khi 
mạnh mẽ tuyên bố:

“Nếu các ngươi nghi ngờ về sự mặc khải mà Ta đã ban cho tôi 
tớ của Ta, thì hãy tạo ra một chương duy nhất giống như 
nó – kêu gọi bất kỳ ai ngoài Thượng Đế để hỗ trợ – nếu các 
ngươi thực sự nghĩ rằng có thể.
Nếu không thể – và các ngươi sẽ không bao giờ – hãy cảnh 
giác với ngọn lửa đã chuẩn bị cho kẻ vô tín, nhiên liệu của nó 
là con người và đá.”【3】



10

Thách thức này đề cập đến những điều kỳ diệu khác nhau trong 

Qur’an, ngay cả trong chương nhỏ nhất, cung cấp lý do vững 

chắc để tin rằng nó đến từ Thượng Đế.

Một số lý do này mang tính lịch sử và khoa học.

Lịch sử (Historical)
Có nhiều tuyên bố lịch sử trong Qur’an chứng minh lý do mạnh 

mẽ rằng nó đến từ Thượng Đế.

Một ví dụ, Qur’an là văn bản tôn giáo duy nhất sử dụng các danh 

xưng khác nhau cho các vua Ai Cập theo từng thời kỳ.

Chẳng hạn, vào thời Thiên sứ Yusuf (Joseph), vua Ai Cập được 

gọi là “Vua” (Al-Malik)

Bởi vì trong thời kỳ Vương quốc Trung Ai Cập, các gia tộc Hyksos 

châu Á cai trị Ai Cập và họ không sử dụng danh xưng Pharaoh, 

như Qur’an đề cập:

“Vua nói: ‘Mang hắn đến ngay cho ta!’”【4】

Ngược lại, vua Ai Cập thời Thiên sứ Musa (Moses) được gọi là 

Pharaoh (Fira’awn trong tiếng Ả Rập)

Danh xưng này bắt đầu sử dụng vào thế kỷ 14 TCN, thời trị vì của 

Amenhotep IV.



11

Encyclopaedia Britannica xác nhận rằng từ Pharaoh là một danh 

xưng tôn kính được dùng từ Vương quốc Mới

 (bắt đầu với triều đại 18, 1539–1292 TCN) đến triều đại thứ 22 

(945–730 TCN).

Do đó, Qur’an chính xác về mặt lịch sử, vì Thiên sứ Yusuf sống 

ít nhất 200 năm trước đó, và từ “Vua” được sử dụng cho các vua 

Hyksos mới đúng chứ không phải Pharaoh.

Làm sao Thiên sứ Muhammad biết chi tiết lịch sử như vậy? Đặc 

biệt khi các văn bản tôn giáo khác như Kinh Thánh đều dùng 

“Pharaoh” cho mọi thời kỳ?

Hơn nữa, vào thời điểm mặc khải, con người không hề biết đến 

thông tin này và chữ tượng hình là ngôn ngữ đã chết.

Điều này nói gì về tác giả thực sự của Qur’an?

Không có lời giải thích tự nhiên nào.



12

Khoa học (Scientific)
Qur’an luôn nhắc đến thiên nhiên như dấu hiệu của sự tồn tại, 

quyền năng và uy nghiêm của Thượng Đế.

Mỗi khi nhắc đến, chúng được mô tả chính xác và cung cấp thông 

tin không thể biết vào thời Thiên sứ Muhammad.

Một trong những dấu hiệu này là cấu trúc và chức năng của núi

Qur’an nói rằng núi giống như “cọc” và được chôn trong đất để ổn 

định trái đất, khái niệm này trong địa chất gọi là isostasy.

Qur’an nói:

“Ta đã đặt những ngọn núi vững chắc trên trái đất, để nó không 

chuyển động dưới chúng…”【5】
và

“Ta không làm cho trái đất trở thành giường ngủ và núi là cọc của 

nó sao?”【6】

Cách diễn đạt uyển chuyển của Qur’an về các sự thật này được 

xác nhận bởi khoa học hiện đại, chỉ được hiểu vào cuối thế kỷ 20.

Trong sách Earth của Dr. Frank Press, cựu chủ tịch Học viện 

Khoa học Quốc gia Hoa Kỳ, nói rằng núi giống như cọc, chôn sâu 

dưới bề mặt Trái đất【7】.



13

Trước đây, người ta nghĩ núi chỉ là nhô lên bề mặt Trái đất.

Nhưng sau đó, các nhà khoa học nhận ra “rễ núi” kéo dài sâu 

dưới đất đến 10–15 lần chiều cao núi.

Với cấu trúc này, núi đóng vai trò giống như cái đinh hoặc cọc giữ 

lều, điều đã được khám phá bởi nghiên cứu địa chất và địa chấn 

hiện đại, gọi là isostasy【8】.
Làm sao giải thích điều này khi đây là khoa học gần đây, không 

ai biết vào thời mặc khải? Điều này nói gì về tác giả của Qur’an?

Một lần nữa, không có giải thích tự nhiên.

Cuộc sống vô nghĩa nếu không có Thượng Đế?
Nhà văn Loren Eiseley nói rằng con người là “đứa trẻ mồ côi của 

vũ trụ.”

Điều này rất sâu sắc, vì con người là sinh vật duy nhất trong vũ 

trụ đặt câu hỏi: tại sao?

Các loài khác được dẫn dắt bởi bản năng, nhưng con người học 

cách đặt câu hỏi.

Nếu nhiều câu hỏi loại bỏ Thượng Đế, kết luận rất đơn giản: 

chúng ta là sản phẩm tình cờ của thiên nhiên, kết quả của vật 

chất + thời gian + ngẫu nhiên.

Sự tồn tại của bạn không có lý do, và tất cả những gì chúng ta đối 

mặt là cái chết.



14

Con người hiện đại nghĩ rằng khi loại bỏ Thượng Đế, họ tự do.

Nhưng họ nhận ra rằng khi giết Thượng Đế, họ cũng giết chính 

mình.

Nếu không có Thượng Đế, con người và vũ trụ sẽ bị diệt vong.

Như những tù nhân bị kết án tử hình, chúng ta chờ đợi cái chết 

không thể tránh khỏi.

Điều này có nghĩa là cuộc sống tự nó vô nghĩa, không có giá trị 

hoặc mục đích thực sự nào.

Theo thế giới quan vô thần, cuộc sống không mục đích, hoặc tệ 

nhất chỉ là để di truyền DNA.

Một số người nói rằng chúng ta có thể tạo mục đích cho bản thân, 

nhưng đó là tự ảo tưởng: chúng ta gán mục đích cho hành động, 

nhưng tước đi ý nghĩa trong chính cuộc sống của mình.

Nếu kết thúc giống nhau là biến mất khỏi tồn tại, thì cuộc sống có 

ý nghĩa gì?

Và nếu vũ trụ chưa từng tồn tại, liệu có khác biệt gì không?



15

Các nhà hiện sinh như Jean-Paul Sartre và Albert Camus hiểu 

thực tế vô nghĩa của cuộc sống nếu không công nhận mục đích 

tồn tại.

Do đó Sartre nói về “cảm giác buồn nôn của sự tồn tại” và Camus 

xem cuộc sống là vô nghĩa, cho thấy vũ trụ không có ý nghĩa.

Nhà triết học người Đức Friedrich Nietzsche nói rõ rằng thế giới 

và lịch sử nhân loại không có mục đích hay trật tự.

Chỉ có sự hỗn loạn vô hướng, một thế giới không định hướng.

Không ngạc nhiên khi Arthur Schopenhauer nói rằng ông ước gì 

thế giới không tồn tại.

Tất cả những quan điểm này là kết luận phi lý từ thế giới quan vô 

thần.



16

Chú thích (Footnotes)

【1】Quran Chương 81 Câu 26–28

【2】Quran Chương 30 Câu 8

【3】Quran Chương 2 Câu 23

【4】Quran Chương 12 Câu 50

【5】Quran Chương 21 Câu 31

【6】Quran Chương 78 Câu 6–7

【7】Frank Press & Raymond Siever, Earth, 3rd ed., 1982

【8】M. J. Selby, Earth’s Changing Surface, 1985


