
1



2

เรามีเหตุผลที่ดีพอหรือไม่ที่จะเชื่อ? 
ทำ�ไมจักรวาลจึงเป็นเช่นนี้?

หนึ่งในคำ�ถามที่สำ�คัญที่สุดซึ่งนักคิด นักปรัชญา และผู้คนทั่วไปอย่าง
คุณและผมเกือบทุกคนเคยตั้งคำ�ถามคือ
 “ทำ�ไมจักรวาลจึงมีอยู่ตั้งแต่แรก และทำ�ไมมันจึงเป็นเช่นที่มันเป็น?”
เพื่อตอบคำ�ถามนี้ มีบางคนกล่าวว่าจักรวาลไม่มีสาเหตุ กล่าวคือ 
มันเป็นนิรันดร์ ไม่มีจุดเริ่มต้นและไม่มีจุดสิ้นสุด หากเป็นเช่นนั้นจริง 
เหตุการณ์ในอดีตจะต้องมีจำ�นวนไม่สิ้นสุด อย่างไรก็ตาม “อนันต์” ไม่
สามารถมีอยู่จริงในโลกแห่งความเป็นจริงได้ เพราะมันหมายถึงปริมาณที่
ไร้ขอบเขตและไม่จำ�กัด
ลองพิจารณาตัวอย่างต่อไปนี้:
 หากมีหนังสือจำ�นวนอนันต์อยู่ในห้อง และมีการนำ�ออกไปสองเล่ม จะ
เหลือกี่เล่ม?
 คำ�ตอบอาจเป็น “อนันต์” หรือสำ�หรับผู้ที่เคร่งครัดทางตรรกะอาจ
กล่าวว่า “อนันต์ลบสอง” แต่ไม่ว่าคำ�ตอบใดก็ล้วนไม่สมเหตุสมผล 
เพราะแม้จะเอาออกไปสองเล่มจากจำ�นวนอนันต์ ก็ยังคงเหลืออนันต์อยู่ดี!

 ดังนั้น เราจึงไม่สามารถนับจำ�นวนหนังสือที่เหลืออยู่ได้



3

สิ่งนี้แสดงให้เห็นว่าแนวคิดเรื่อง “อนันต์” นำ�ไปสู่ความขัดแย้งทาง
ตรรกะ และไม่สามารถดำ�รงอยู่จริงในโลกแห่งความเป็นจริงได้
 (แม้มันจะมีอยู่ในทางคณิตศาสตร์ แต่ก็เป็นเพียงแนวคิดที่ตั้งอยู่บน
สมมติฐานและข้อตกลงบางประการเท่านั้น)
 ดังนั้น ตามหลักเหตุผล จึงสรุปได้ว่าประวัติศาสตร์ของเหตุการณ์ใน
จักรวาลต้องมีขอบเขตจำ�กัด ซึ่งหมายความว่าจักรวาลต้องมีจุดเริ่มต้น
ในช่วงเวลาใดช่วงเวลาหนึ่ง
ข้อโต้แย้งข้างต้นอาจฟังดูเป็นเชิงปรัชญา แต่ก็ได้รับการสนับสนุนจาก
หลักฐานทางวิทยาศาสตร์ด้วย ตัวอย่างเช่น สตีเฟน ฮอว์กิง ได้กล่าว
ไว้ในการบรรยายเรื่อง The Beginning of Time ว่า:
“ข้อสรุปของการบรรยายนี้คือ จักรวาลไม่ได้ดำ�รงอยู่มาโดยตลอด แต่
จักรวาลและเวลาเองมีจุดเริ่มต้นจากบิกแบง เมื่อประมาณ 15 พันล้าน
ปีก่อน”
ตามมุมมองของนักจักรวาลวิทยาร่วมสมัย จักรวาลเริ่มต้นขึ้นที่เวลา
เป็นศูนย์จากเหตุการณ์ที่เรียกว่า “บิกแบง”
 ทฤษฎีนี้เสนอว่าจักรวาลเริ่มต้นจาก “ภาวะเอกฐาน” ซึ่งเป็นสภาวะที่
ร้อนจัดและหนาแน่นอย่างยิ่ง จากนั้นจึงขยายตัวและเย็นลง จากสิ่งที่เล็ก
และร้อนอย่างยิ่ง กลายมาเป็นจักรวาลที่มีขนาดและอุณหภูมิอย่างที่เรา
เห็นในปัจจุบัน



4

สิ่งที่น่าสนใจคือ ไม่มีคำ�อธิบายทางวิทยาศาสตร์ใดที่บอกได้ว่าเกิดอะไร
ขึ้นก่อนเวลาเป็นศูนย์ นอกจากนี้ ทฤษฎีบิกแบงยังสามารถอธิบายได้
เพียงสิ่งที่เกิดขึ้นหลังจากบิกแบงไปแล้วประมาณ
 1×10−341 \times 10^{-34}1×10−34 
วินาที แต่ไม่สามารถอธิบายสิ่งที่เกิดก่อนหน้านั้นได้ สิ่งที่เกิดขึ้นก่อนช่วง
เวลานี้ยังคงเป็นปริศนา
จากการอภิปรายทั้งหมดนี้ นักฟิสิกส์ส่วนใหญ่เห็นพ้องกันว่า จาก
ผลของบิกแบง เวลาและอวกาศทางกายภาพได้ถูกสร้างขึ้น รวมถึง
พลังงานและสสารด้วย
 ดังนั้น เราจึงสามารถตั้งสมมติฐานได้สองประการคือ:

•	ทุกสิ่งที่เริ่มมีอยู่ ย่อมต้องมีสาเหตุ
•	จักรวาลเริ่มมีอยู่

ดังนั้น จักรวาลจึงต้องมีสาเหตุ
เรามาถึงข้อสรุปนี้ได้อย่างไร?
 หากทุกสิ่งที่เราเห็นและรู้จักซึ่งเริ่มมีอยู่ล้วนมีสาเหตุ เช่น เสียงที่เกิดขึ้น
ในห้อง หรือพีระมิดแห่งกิซา แล้วจักรวาลซึ่งเริ่มมีอยู่เช่นกัน ก็ย่อมต้อง
มีสาเหตุด้วยเช่นกัน



5

สาเหตุของจักรวาล = พระเจ้า?
การอภิปรายของเราจนถึงตอนนี้ให้เหตุผลที่ดีว่าจักรวาลต้องมีสาเหตุ 
อย่างไรก็ตาม สิ่งนี้ยังไม่ได้บอกเราว่าสาเหตุนั้นคืออะไร
 แต่หากเราพิจารณาอย่างลึกซึ้งถึงลักษณะของสาเหตุนั้น
 (ซึ่งเรียกว่า “การวิเคราะห์เชิงแนวคิด”) เราจะสามารถสรุปได้ว่าสาเหตุ
นั้นต้องมีพลังอย่างยิ่ง เพราะมันได้ทำ�ให้จักรวาลทั้งหมดเกิดขึ้น และต้อง
มีคุณลักษณะดังต่อไปนี้:

หนึ่งเดียว (One)
สาเหตุของจักรวาลต้องเป็นหนึ่งเดียว เหตุผลสำ�คัญประการหนึ่งคือ
หลักเหตุผลที่เรียกว่า มีดโกนของอ็อกคัม (Occam’s Razor)
 หลักการนี้มักสรุปว่า “คำ�อธิบายที่เรียบง่ายที่สุดคือคำ�อธิบายที่ดีที่สุด”
 ในเชิงปรัชญา หลักการนี้หมายความว่า เราไม่ควรเพิ่มจำ�นวนสิ่งที่
ต้องอธิบายโดยไม่จำ�เป็น
ในกรณีของสาเหตุแห่งจักรวาล เราไม่มีหลักฐานใดที่บ่งชี้ว่ามีหลาย
สาเหตุ และหากสมมติว่ามีหลายสาเหตุ ก็จะสร้างคำ�ถามมากกว่าคำ�
ตอบ



6

ไม่มีสาเหตุและเป็นนิรันดร์ (Uncaused & Eternal)
สาเหตุนี้ต้องไม่มีสาเหตุอื่นอยู่ก่อนหน้า มิฉะนั้นจะนำ�ไปสู่ความถดถอย
อย่างไม่มีที่สิ้นสุดของเหตุและผล
 หากสาเหตุของจักรวาลมีสาเหตุ และสาเหตุนั้นก็มีสาเหตุอีกต่อไปเรื่อย 
ๆ อย่างไม่สิ้นสุด จักรวาลก็จะไม่สามารถมีอยู่ได้ตั้งแต่แรก
ลองจินตนาการถึงพ่อค้าหุ้นในตลาดหลักทรัพย์ที่ไม่สามารถซื้อหรือขาย
หุ้นได้ จนกว่าจะได้รับอนุญาตจากนักลงทุน และนักลงทุนคนนั้นก็ต้อง
ขออนุญาตจากอีกคนหนึ่งต่อไปเรื่อย ๆ อย่างไม่รู้จบ แบบนี้การซื้อขาย
จะเกิดขึ้นได้หรือไม่? คำ�ตอบคือไม่ได้
 ในทำ�นองเดียวกัน เราจึงต้องยอมรับการมีอยู่ของ “สาเหตุที่ไม่มี
สาเหตุ” เพื่ออธิบายการมีอยู่ของจักรวาล
บางคนอาจถามว่า “ทำ�ไมสาเหตุจึงไม่ใช่จักรวาลเอง?” 
หรือ “ทำ�ไมเราจึงไม่หยุดที่จักรวาล?”
 ปัญหาของแนวคิดนี้คือ มันหมายความว่าจักรวาลสร้างตัวเองขึ้น
มา ซึ่งเป็นเรื่องไร้เหตุผล เพราะไม่มีสิ่งใดสามารถมีอยู่และไม่มีอยู่ในเวลา
เดียวกันได้
 ดังนั้น การกล่าวว่าสิ่งที่เริ่มมีอยู่เป็นผู้ก่อให้เกิดตัวเองจึงเป็นสิ่งที่ไม่สม
เหตุสมผล



7

ไม่เป็นวัตถุ (Immaterial)
สาเหตุของจักรวาลต้องไม่เป็นวัตถุ เพราะมันเป็นผู้สร้างทุกสิ่ง
 ทุกสภาวะทางกายภาพล้วนพึ่งพาสภาวะทางกายภาพอื่น ๆ และไม่
สามารถย้อนกลับไปได้อย่างไม่มีที่สิ้นสุด
 ต้องมีจุดเริ่มต้นของสภาวะทางกายภาพทั้งหมด และจุดเริ่มต้นนั้นไม่
อาจเป็นสิ่งที่เป็นวัตถุได้
ดังนั้น ข้อสรุปทางตรรกะคือ ต้นกำ�เนิดของการสร้างสรรพสิ่งทั้งหมด
ต้องเป็นสิ่งที่ไม่ใช่วัตถุ
 เมื่อเราพิจารณาคุณลักษณะของสาเหตุแห่งจักรวาล เราจะพบว่ามันมี
คุณลักษณะพื้นฐานของพระเจ้าในศาสนาเอกเทวนิยม คือ เป็นหนึ่งเดียว 
เป็นนิรันดร์ และไม่เป็นวัตถุ

อัลกุรอาน
อัลกุรอานไม่ใช่หนังสือธรรมดา หลายคนที่ศึกษาหนังสือนี้อย่างจริงจัง
อธิบายว่ามันเป็นข้อความที่ทรงพลังและน่าเกรงขาม แต่เป็นการ
ครอบงำ�ในทางบวก
 เพราะมันเชิญชวนให้ผู้อ่านใช้ทั้งสติปัญญาและอารมณ์ ผ่านคำ�ถามลึก
ซึ้ง เช่น:



8

“แล้วพวกเจ้ากำ�ลังมุ่งหน้าไปทางใดกัน? แท้จริงนี่คือคำ�เตือนสำ�หรับ
มนุษยชาติทั้งหมด สำ�หรับผู้ที่ประสงค์จะเดินบนหนทางอันเที่ยงตรง”

【1】
และ
“พวกเขาไม่พิจารณาตนเองบ้างดอกหรือ?”

【2】
อัลกุรอานยังท้าทายมนุษยชาติทั้งหมดเกี่ยวกับที่มาของมัน โดยกล่าว
ว่า:
“หากพวกเจ้าสงสัยในสิ่งที่เราได้ประทานลงมาแก่บ่าวของเรา ก็จงนำ�บท
หนึ่งที่เหมือนกับมันมาเถิด… หากพวกเจ้าไม่สามารถทำ�ได้ และพวกเจ้า
จะไม่มีวันทำ�ได้ ก็จงระวังไฟนรกซึ่งมีมนุษย์และหินเป็นเชื้อเพลิง”

【3】



9

 ชีวิตจะไร้สาระหรือไม่หากไม่มีพระเจ้า?
นักเขียน ลอเรน ไอส์ลีย์ กล่าวว่า มนุษย์คือ “เด็กกำ�พร้าแห่งจักรวาล” 
เพราะมนุษย์เป็นสิ่งมีชีวิตเพียงชนิดเดียวที่ถามว่า “ทำ�ไม”
 หากเราไม่ยอมรับพระเจ้า มนุษย์ก็จะเป็นเพียงผลลัพธ์โดยบังเอิญของ
ธรรมชาติ ไม่มีจุดมุ่งหมายสูงสุด และจุดจบคือความตาย
หากไม่มีพระเจ้า ชีวิตย่อมปราศจากความหมาย คุณค่า และเป้าหมาย
สูงสุด
 นักปรัชญาอย่าง ซาร์ตร์ กามู และนีทเชอ ต่างตระหนักถึงความว่าง
เปล่าของชีวิตในโลกที่ไร้พระเจ้า และมองว่าชีวิตเป็นสิ่งไร้สาระ
นี่คือผลลัพธ์ที่หลีกเลี่ยงไม่ได้ของโลกทัศน์แบบไม่เชื่อพระเจ้า

ประวัติศาสตร์ (Historical)
ในอัลกุรอานมีถ้อยแถลงทางประวัติศาสตร์จำ�นวนมากที่เป็นเหตุผลอัน
ชัดเจนว่าอัลกุรอานมาจากพระเจ้า
 หนึ่งในตัวอย่างสำ�คัญคือ อัลกุรอานเป็นคัมภีร์ศาสนาเพียงเล่มเดียวที่
ใช้ ตำ�แหน่งเรียกผู้ปกครองอียิปต์แตกต่างกันในแต่ละยุคสมัย
ตัวอย่างเช่น ในช่วงสมัยของศาสดายูซุฟ (โยเซฟ) ผู้ปกครองอียิปต์ถูก



10

เรียกว่า “กษัตริย์” (Al-Malik)
 ทั้งนี้เนื่องจากในช่วงอาณาจักรกลาง อียิปต์ถูกปกครองโดยชาวฮิก
ซอสซึ่งมีเชื้อสายเอเชีย และพวกเขา ไม่ได้ใช้ตำ�แหน่ง “ฟาโรห์”
 ดังที่อัลกุรอานกล่าวว่า:
“กษัตริย์กล่าวว่า ‘จงพาเขามาหาฉันทันที!’”     【4】
ในทางตรงกันข้าม ผู้ปกครองอียิปต์ในสมัยของศาสดามูซา (โมเสส) ถูก
เรียกว่า ฟาโรห์ (ภาษาอาหรับ: Fir‘awn)
 ตำ�แหน่งนี้เริ่มถูกใช้ในศตวรรษที่ 14 ก่อนคริสตกาล ในรัชสมัยของอเมน
โฮเทปที่ 4
สารานุกรมบริแทนนิกายืนยันว่า คำ�ว่า “ฟาโรห์” เป็นตำ�แหน่งเชิดชูที่ใช้
ตั้งแต่ยุคอาณาจักรใหม่ 
(ราชวงศ์ที่ 18: 1539–1292 ปีก่อนคริสตกาล) 
จนถึงราชวงศ์ที่ 22 (945–730 ปีก่อนคริสตกาล)
ดังนั้น อัลกุรอานจึงมีความถูกต้องทางประวัติศาสตร์ เพราะศาสดายู
ซุฟมีชีวิตอยู่ก่อนหน้านั้นอย่างน้อย 200 ปี และในช่วงเวลานั้นใช้คำ�ว่า 
“กษัตริย์” ไม่ใช่ “ฟาโรห์”
คำ�ถามคือ ท่านศาสดามุฮัมมัดรู้รายละเอียดทางประวัติศาสตร์ที่ละเอียด
อ่อนเช่นนี้ได้อย่างไร?
 โดยเฉพาะอย่างยิ่งเมื่อคัมภีร์ศาสนาอื่น ๆ เช่น พระคัมภีร์ไบเบิล ใช้คำ�ว่า 
“ฟาโรห์” กับผู้ปกครองอียิปต์ในทุกยุคสมัย
ยิ่งไปกว่านั้น ในยุคแห่งการประทานอัลกุรอาน ผู้คนไม่รู้ข้อมูลนี้ และอักษร
เฮียโรกลิฟิกก็เป็นภาษาที่ตายแล้ว
 สิ่งนี้บอกอะไรเราเกี่ยวกับผู้ประพันธ์อัลกุรอาน?
 ไม่มีคำ�อธิบายเชิงธรรมชาตินิยมใดที่สามารถอธิบายได้



11

วิทยาศาสตร์ (Scientific)
อัลกุรอานกล่าวถึงธรรมชาติในฐานะสัญญาณแห่งการมีอยู่ พลัง และ
ความยิ่งใหญ่ของพระเจ้าเสมอ
 ทุกครั้งที่กล่าวถึง สิ่งเหล่านั้นถูกอธิบายอย่างแม่นยำ� และยังให้ข้อมูลที่
ไม่อาจเป็นที่รู้จักได้ในยุคของศาสดามุฮัมมัด
หนึ่งในสัญญาณเหล่านี้คือ โครงสร้างและหน้าที่ของภูเขา
 อัลกุรอานกล่าวว่าภูเขามีลักษณะคล้าย “หมุด” และถูกฝังลงในแผ่น
ดินเพื่อทำ�ให้โลกมั่นคง ซึ่งในธรณีวิทยาเรียกว่า ไอโซสแตซี (isostasy)
อัลกุรอานกล่าวว่า:
“และ lead to avoid earthquake we placed firmly embed-
ded mountains upon the earth…”【5】
และยังกล่าวอีกว่า:
“เรามิได้ทำ�ให้แผ่นดินเป็นที่พัก และภูเขาเป็นหมุดดอกหรือ?”【6】
ถ้อยคำ�ที่งดงามเหล่านี้ได้รับการยืนยันโดยวิทยาศาสตร์สมัยใหม่ ซึ่งเพิ่ง
เข้าใจอย่างแท้จริงในช่วงปลายศตวรรษที่ 20 เท่านั้น
 ในหนังสือ Earth ของ ดร.แฟรงก์ เพรส อดีตประธานสถาบัน
วิทยาศาสตร์แห่งชาติสหรัฐฯ ระบุว่า ภูเขามีลักษณะคล้ายเสา และถูก
ฝังลึกลงไปใต้ผิวโลก【7】
ในอดีต นักวิทยาศาสตร์เคยเชื่อว่าภูเขาเป็นเพียงส่วนที่นูนขึ้นเหนือพื้น
ผิวโลก
 แต่ต่อมาพบว่า “รากของภูเขา” แผ่ลึกลงไปใต้ดินลึกถึง 10–15 เท่า
ของความสูงของภูเขาเอง



12

 ด้วยลักษณะนี้ ภูเขาจึงทำ�หน้าที่เหมือนตะปูหรือหมุดที่ยึดเต็นท์ให้มั่นคง
 การค้นพบนี้เป็นผลจากการวิจัยทางธรณีวิทยาและแผ่นดินไหวสมัยใหม่ 
และเรียกว่า ไอโซสแตซี【8】
เมื่อพิจารณาว่าความรู้เหล่านี้เป็นวิทยาศาสตร์สมัยใหม่ ซึ่งไม่เป็นที่รู้จัก
ในยุคแห่งการประทานอัลกุรอาน
 เราจะอธิบายสิ่งนี้ได้อย่างไร?
 และสิ่งนี้บอกอะไรเราเกี่ยวกับผู้ประพันธ์?
 อีกครั้ง ไม่มีคำ�อธิบายเชิงธรรมชาตินิยม

ชีวิตไร้สาระหรือไม่หากปราศจากพระเจ้า?
นักเขียน ลอเรน ไอส์ลีย์ กล่าวว่ามนุษย์คือ “เด็กกำ�พร้าแห่งจักรวาล”
 คำ�กล่าวนี้ลึกซึ้งมาก เพราะมนุษย์เป็นสิ่งมีชีวิตเพียงชนิดเดียวที่ตั้ง
คำ�ถามว่า “ทำ�ไม”
สัตว์อื่นมีสัญชาตญาณนำ�ทาง แต่มนุษย์เรียนรู้ที่จะตั้งคำ�ถาม
 หากคำ�ถามเหล่านี้ตัดพระเจ้าออกไป ข้อสรุปก็ชัดเจน:
 เราคือผลพลอยได้โดยบังเอิญของธรรมชาติ เป็นเพียง สสาร + เวลา 
+ ความบังเอิญ

การมีอยู่ของเราไม่มีเหตุผล และสิ่งที่รออยู่คือความตาย
 มนุษย์ยุคใหม่คิดว่าการกำ�จัดพระเจ้าจะทำ�ให้เขาเป็นอิสระ
 แต่กลับค้นพบว่า เมื่อเขาฆ่าพระเจ้า เขาก็ฆ่าตัวเองไปพร้อมกัน



13

ิหากไม่มีพระเจ้า มนุษย์และจักรวาลย่อมถึงวาระ
 ชีวิตจึงไร้ความหมาย คุณค่า และเป้าหมายสูงสุด
 ตามโลกทัศน์แบบอเทวนิยม ชีวิตไม่มีจุดมุ่งหมาย หรืออย่างดีที่สุดก็มี
ไว้เพื่อถ่ายทอด DNA เท่านั้น
บางคนบอกว่าเราสามารถสร้างความหมายให้ชีวิตเองได้
 แต่สิ่งนี้เป็นเพียงการหลอกตัวเอง เพราะเราพยายามให้ความหมายกับ
การกระทำ� แต่ปฏิเสธความหมายของชีวิตเอง
หากจุดจบเหมือนกันคือการสูญสลายไปจากการมีอยู่
 ชีวิตจะมีความหมายอะไร?
 และถ้าจักรวาลไม่เคยมีอยู่เลย มันจะสร้างความแตกต่างอะไรหรือไม่?
นักปรัชญาแนวอัตถิภาวนิยม เช่น ฌอง-ปอล ซาร์ตร์ และ อัลแบร์ 
กามู เข้าใจถึงความว่างเปล่าของชีวิตเมื่อปฏิเสธเป้าหมายแห่งการดำ�รง
อยู่
 ซาร์ตร์พูดถึง “ความคลื่นไส้ของการมีอยู่”
 กามูมองว่าชีวิตเป็นสิ่งไร้สาระ
นักปรัชญาเยอรมัน ฟรีดริช นีทเชอ กล่าวอย่างชัดเจนว่า โลกและ
ประวัติศาสตร์มนุษย์ไม่มีความหมาย ไม่มีระเบียบ หรือเป้าหมายใด ๆ
 มีเพียงความโกลาหลที่ไร้ทิศทาง
ไม่น่าแปลกใจที่ อาร์เธอร์ โชเปนเฮาเออร์ กล่าวว่า เขาปรารถนาให้โลก
นี้ไม่เคยมีอยู่เลย
 ทั้งหมดนี้คือข้อสรุปอันไร้สาระที่เกิดจากโลกทัศน์แบบไม่เชื่อพระเจ้า



14

เชิงอรรถ (Footnotes)
【1】อัลกุรอาน บทที่ 81 โองการ 26–28
【2】อัลกุรอาน บทที่ 30 โองการ 8
【3】อัลกุรอาน บทที่ 2 โองการ 23
【4】อัลกุรอาน บทที่ 12 โองการ 50
【5】อัลกุรอาน บทที่ 21 โองการ 31
【6】อัลกุรอาน บทที่ 78 โองการ 6–7
【7】Frank Press & Raymond Siever, Earth, 3rd ed., 1982 
【8】M. J. Selby, Earth’s Changing Surface, 1985



15


